
1 
 

Courte histoire de la pensée islamique 
Version du document : 2.5 
Date de la version : 6 janvier 2026 

Table des matières 

Introduction ...................................................................................................................................... 1 

Chronologie ..................................................................................................................................... 2 

Commentaires ............................................................................................................................... 10 
Juristes islamiques .................................................................................................................................................. 10 
Rôle des hadiths dans l’interprétation du Coran ................................................................................................. 10 
Apostasie................................................................................................................................................................... 11 
Le péché ultime: associer des divinités à Allah ou nier l’existence de Dieu ................................................... 12 

Courte histoire du Coran ............................................................................................................... 13 

Téléchargements de livres fondamentaux de l’islam et autres livres ............................................. 15 

Notes ............................................................................................................................................. 16 
 

Introduction 

L’Islam Sunnite possède les livres sacrés suivantes, qui sont les autorités ultimes de la loi 
islamique : 

 Le Coran : Révélations de Mohamed, divisées en sourates. Chaque nouvelle révélation 
donne une nouvelle sourate qui sont classées selon leur longueur, et non pas dans un ordre 
chronologique. 

 Sirat Rasul : Biographie de Mohamed, écrite au 9ème siècle. 

 Boukhari, Sahih Muslim, Mouwatta : Collections de traditions orales de phrases que 
Mohamed aurait dites. Ces collections ont été faites au 9ème siècle et sont appelés 
« Hadiths ». Le document fait uniquement référence aux Hadiths de l’islam sunnite. L’islam 
chiite utilise d’autres hadiths (voir Commentaires). 

Afin de permettre au lecteur de vérifier les citations, les liens pour télécharger ses livres se trouvent 
à la fin du document. 

Ce document utilise le nom de Mohamed (lit. le Louangé, celui qui reçoit les louanges), même si le 
Coran lui-même utilise le nom Mohamed que 4 fois dans les Sourates les plus tardives. Dans les 
Sourates les plus anciennes, celles révélées à la Mecque, il est interpellé par le simple pronom 
personnel « Anta », Toi ! Exemple Sourate 93.3 : « Ton Seigneur ne t’a pas abandonné ». Etant un 
orphelin n'ayant pas connu son père, un titre comme « le Louangé » n'aurait pas été accepté par 
sa tribu. Avant de fuir la Mecque, Mohamed est appelé « Nadhîr », celui qui a la fonction 
d’avertissement pour son clan et sa tribu (Sourate 67.26). Quand Mohamed s’est réfugié à Médine, 
le Coran utilise le mot « Rasûl », le messager, ou « Nabi », le prophète. 

En utilisant le mot « Mohamed » dès le début, ce document fait un anachronisme revendiqué, 
simplement parce que ce nom est entré dans l’usage commun. 

Des linguistes et historiens comme Jacqueline Chabbi pensent que la figure du Prophète 
commence à être sacralisée sous le califat d’Othmân en l’an 650.i  Au début, pour les gens de sa 
tribu de la Mecque, Mohamed avait le simple statut de « sâhibu-kum », votre compagnon (S. 81.22).  



2 
 

Chronologie 

Année(s) 

610-620 : Mohamed habite à la Mecque et a peu de disciples. Les révélations qu’il reçoit sont 
pacifiques et se réfèrent souvent à des histoires de l’Ancien et du Nouveau Testament, ou à des 
mythologies de tribus d’Arabie. 
Exemples de textes pacifiques et conciliants: Sourate 2.256 : Nulle contrainte en religion ! 
Sourate 5.47 : Nous avons révélé la loi à Moïse. Il y avait lumière et conseil. (…) C’est à eux (les 
juifs) que nous avons confié la protection du livre d’Allah. 
Sourate 3:45 : Ô Marie, voilà que Dieu t’annonce une parole de Sa part: son nom sera le Messie 
Jésus, fils de Marie, illustre ici-bas comme dans l’au-delà, et l’un des rapprochés de Dieu. 
Sourate 2:87 : Nous avons donné le livre à Moïse (…) Nous avons donné à Jésus des signes clairs 
et nous l’avons fortifié par le Saint Esprit. 
 

620-622 :   Les Mecquois polythéistes rejettent majoritairement la religion de Mohamed. Après la 
mort de sa femme Khadidcha et de son oncle Abu Talib, Mohamed a perdu ses protecteurs à la 
Mecque. Mohamed et ses disciples s’installent alors à Médine, où il unit les tribus rivales Aus et 
Khazraj et s’allie avec eux. Ensemble, ils attaquent les caravanes des Mecquois, la 1ère fois pendant 
le mois saint et en se déguisant en pèlerins (Ibn Ishaq, Sirat Rasul Allah, no.424-428). Mohamed 
justifie les attaques par le fait que les Mecquois ont rejeté „la voie d’Allah“ et ont essayé de 
détourner les musulmans de leur croyance (Ibn Ishaq, Sirat Rasul Allah, no.426; Sourate 2:217). 
 
622 : A ces débuts à Médine, Mohamed reçoit de nouvelles révélations de moins en moins 
pacifiques. Beaucoup de polythéistes de Médine se convertissent, quelques chrétiens, aucun juif. 
 
623 : La nature des révélations change, ces dernières justifient le recours au pouvoir et à la force. 
Mohamed a une nouvelle révélation, sourate 9.5 : « Tuez les associateurs (c.à.d. les polythéistes) 
où que vous les trouviez. Capturez-les, assiégez-les et guettez-les dans toute embuscade ». C’est 
une menace proférée contre les polythéistes Mecquois. Ce verset est aussi menaçant pour les 
relations avec les polythéistes hindous et les animistes africains (voir Commentaires). 
 
623-624 : Les Juifs et les Chrétiens reprochent à Mohamed que ses nouvelles révélations 
contredisent les anciennes. Mohamed reçoit alors une autre nouvelle révélation justifiant ce 
changement. 
Sourate 2.106: Si nous abrogeons un verset quelconque ou que nous le fassions oublier, nous en 
apportons un meilleur ou un semblable. Allah est omnipotent. 
Sourate 16.10: Quand nous remplaçons un verset par un autre – et Allah sait mieux ce qu’il fait 
descendre – ils [les incrédules] disent : « Tu [Mohamed] n’es qu’un menteur ». 
« Nasqh » : Ce principe d’interprétation des textes indique que les révélations plus récentes ont 
priorité sur les plus anciennes s’il y a des incohérences. Les plus anciens textes sont abrogés 
(mansukh). Les textes plus récents incitent à la violence contre les non-musulmans et annulent les 
versets plus anciens bien disposés envers les Juifs et Chrétiens.ii Pour cette raison, les Corans 
contiennent une table qui attribue chaque Sourate soit à la Mecque, soit à Médine. 
 
624 : Le poète juif Kab bin al-Ashraf se moque de Mohamed dans ses poèmes. Mohamed demande 
à ce qu’il soit tué, ce que 5 de ses soldats ont fait. (al-Boukhari livre 5, no. 369). En l’an 642, la 
poétesse de Médine, Asma bint Marwan, est tuée à cause de ses poèmes critiques à l’égard de 
Mohamed. Mohamed a approuvé son meurtre. (Sunan Abî Dawud, Livre 38, no. 4348). Les 
islamistes utilisent ce genre de hadiths pour justifier par exemple l’attentat de Charlie Hebdo. 



3 
 

En l’an 630, après la conquête de la Mecque, Mohamed a gracié la poétesse Hind bint Utba après 
sa conversion alors qu’elle se moquait de lui autrefois (ibn Kathir, érudit islamique du 14ème siècle, 
dans sa biographie sur Mohamed « Al-Sira al-Nabawiyya », vol.3, page 432). 
 
625 : Une personne de la tribu juive nommée Nadir lance une grosse pierre vers Mohamed lorsque 
celui-ci passe devant sa maison, sans que la pierre le touche. Selon Ibn Kathir (14ème siècle), 
Mohammed ne demande pas de livrer le coupable mais donne l’ordre d’assiéger la tribu, et de 
couper les palmiers de leur oasis. La tribu Nadir se rend et peut quitter son oasis en emportant ses 
animaux et vêtements. Le village et tous ce qu’y reste sont pris et distribués aux soldats de 
Mohamed. (Sahih Muslim, livre 19, 4324 – 4326) 
 
627 : La tribu juive nommée Qurayzah s’allie aux Mecquois par crainte de Mohamed. Les Mecquois 
attaquent Médine. Les 2 armées lancent des flèches au-dessus d’une tranchée défensive. Il n’y a 
pas de bataille et les Mecquois se retirent. Peu après, Mohamed attaque la tribu Qurayzah et 
l’assiège. La tribu se rend, sans bataille, après avoir demandé les mêmes conditions que la tribu 
Nadir, mais Mohamed ordonne à ce que tous les hommes de la tribu, environ 700, soient décapités 
et les femmes vendues comme esclaves ou données aux soldats de l’armée de Mohamed 
(Boukhari 5:58:148 et 5:59:362; Ibn Ishaq, Sirat Rasul Allah no.684 – 689).iii 
Les non-musulmans étaient choqués que Mohamed ne respecte pas le principe limitatif de la 
vengeance „œil pour œil, dent pour dent“, accepté par les tribus d’Arabie. 
Le juriste contemporain de Ibn Ishaq, Ibn Mâlik Anas, attribue ce massacre au calife Othman, et 
non à Mohamed iv, mais Ibn Mâlik Anas est considéré comme « moins fiable » que Boukhari. 
 
622-630 : L’hostilité croissante de Mohammed envers les juifs se manifeste dans des Sourates 
comme 2.65 et 5.60 et 7.166 : « Allah transformera les juifs et les chrétiens en porcs et singes 
abjects » ou Sourate 5:51 « Ô vous qui croyez! Ne prenez pas pour amis les Juifs et les Chrétiens; 
ils sont amis les uns des autres. Celui qui, parmi vous, les prends pour amis, est des leurs ». 
 
629 : Mohamed et son armée attaquent la tribu juive de Khaybar (150km au nord de Médine), une 
communauté agricole. Ces juifs n’ont jamais rien fait contre Mohamed. Les paysans sont attaqués 
par surprise. La tribu est condamnée à livrer la moitié de ses récoltes et payer une taxe (jizya) à 
Mohamed (Ibn Ishaq, Sirat Rasul Allah, 757). Ceci est le début du statut de dhimmi. Les Juifs ont 
été expulsés de Khaibar par le 2ème Calife Omar Ibn al-Khatab, parce que les Juifs n’ont plus été 
autorisés à vivre en Arabie (Ibn Mâlik Anas, Mouwatta, Livre 45, 18.5) 
 
630 : L’armée de Mohamed est assez forte maintenant pour attaquer et conquérir la Mecque. 
 
632 : Après une courte maladie, Mohamed meurt en 632 sans régler sa succession. Omar (futur 
2ème calife) a empêché Mohamed d’écrire son testament (Al-Boukhari, livre 3.114). Les chiites 
pensent que Mohamed aurait désigné Ali comme son successeur, ce que Omar aurait empêché. 
Donc, après la mort de Mohamed, la question de sa succession est posée. Certains pensent que 
les chefs religieux doivent choisir le successeur (Sunnites), d’autres croient en la succession 
familiale par les liens du sang (Chiites). Les chiites pensent qu’Ali, cousin et gendre de Mohamed, 
aurait dû être le premier calife après Mohamed, puisqu’Ali est né dans l’islam n’a donc jamais été 
souillé par le monde polythéiste comme Abou Bakr et Omar. Mais c’est Abou Bakr qui est choisi 
comme 1er calife. 
 
633-634 : Après la mort de Mohamed, les tribus arabes cherchent à redevenir indépendantes de 
Médine. Puisque les tribus ont fait allégeance uniquement à Mohamed, elles se considèrent libres 



4 
 

après sa mort. Ces tribus retournent alors à leurs anciennes divinités et cessent de payer l’impôt 
aux musulmans de Médine. Abou Bakr est choisi comme successeur de Mohamed et devient le 1er 
Calife. Abou Bakr réunit une armée et soumet à nouveau les tribus arabes au pouvoir islamique de 
Médine (guerre de l’apostasie, Ridda). Les tribus, qui sont retournés à leurs anciennes divinités, 
sont attaquées et les personnes qui n’ont pas répondu à l’appel à la prière des musulmans (adhan) 
sont tués.v 
 
634-644 : Omar ibn al-Khatab est choisi comme 2ème Calife. Son armée conquiert l’Irak, la Syrie, 
Jérusalem et l’Égypte. Omar fixe des règles de conduite pour les chrétiens et les juifs des territoires 
conquis. Ces règles définissent le statut de dhimmi, littéralement « les protégés », s’ils payent pour 
leur protection. Ces règles d’Omar sont renforcées par le calife Omar II en l’an 717 vi. Il les applique 
avec beaucoup de rigueur. D’autres califes ne les appliquaient que marginalement. L’État Islamique 
de Syrie et d’autres islamistes affirment qu’un vrai musulman doit les appliquervii. Extrait des 22 
règles : 
1) Un chrétien ou juif assis doit se lever si un musulman vient à passer. 
2) Chrétiens et juifs n’ont pas le droit de monter à cheval, seulement de monter les ânes. 
3) Chrétiens et juifs n’ont pas le droit d’avoir des maisons plus hautes que celles des musulmans. 
4) Chrétiens et juifs n’ont pas le droit d’enterrer et pleurer leurs morts pendant qu’il fait jour. 
5) Les chrétiens et juifs doivent chanter à basse voix afin que les musulmans ne les entendent 

pas à l’extérieur des églises et synagogues. 
6) Les juifs et chrétiens doivent porter un morceau de tissu jaune sur l’habit ou une ceinture jaune 

afin qu’on les reconnaisse en public. 
 
644 : Le 2ème calife, Omar crée aussi le calendrier musulman nommé « Hégire. Dans un contexte 
de gronde sociale, le calife Omar est assassiné par un captif perse en 644. Les chiites considèrent 
l’élection d’Omar comme un coup d’état visant à empêcher la prise de pouvoir d’Ali. 
 
645-655 : Sous le califat d’Othmân (3ème Calife), on prit conscience de divergences dans la façon 
de réciter le Coran. Voir les détails dans l’histoire du Coran. L’armée d’Othmân conquit des 
territoires qu’on appelle aujourd’hui Iran, Libye, Afghanistan et une partie du Pakistan. L’armée 
d’Othmân a mis fin au grand empire perse des Sassanides qui allait de l’Afghanistan à l’Égypte et 
pratiquait la religion zoroastrienne. Les peuples conquis se convertissent lentement à l’islam, mais 
ne peuvent pas entrer dans l’alliance d’Allah. Seules les personnes qui peuvent se rattacher à une 
généalogie tribale d’Arabie peuvent entrer dans cette alliance et avoir des responsabilités 
politiques.viii 
 
653 : Le gouverneur musulman d’Égypte Abdallah conquit la Nubie (Soudan du Nord) et impose un 
traité de paix aux Nubiens. Un des points du traité stipule que les Nubiens doivent fournir tous les 
ans 360 jeunes esclaves au gouverneur d’Égypte. C’est le début du commerce institutionnalisé de 
l’esclavage dans le monde musulman. Avant cette date, seuls les prisonniers de guerre étaient 
réduits à l’esclavage. L’Arabie Saoudite a aboli l’esclavage en 1962. ix 
 
656 : Alî ibn Abî Talib (Ali), cousin de Mohamed, est finalement choisi comme 4ème Calife. Bien que 
convertit à l’islam, les Perses devaient quand même payer une taxe aux Arabes, puisque les terres 
perses n’étaient pas considérées comme saintes, contrairement aux terres pures des Arabes. Alî 
voulait abolir cette taxe. Ali est assassiné en 661 dans la ville de Kufa, aujourd’hui en Irak. 
 
661 : Début de la dynastie des califes omeyyades à l’issue de la 1ère guerre civile (fitna) musulmane. 
Elle oppose le clan d’Othmân au clan d’Alî. Damas (Syrie) devient la capitale du Califat. Muawiya 



5 
 

ibn Abi Sufyan, 1er calife omeyyade, avait une épouse chrétienne. Après lui, les mariages mixtes 
sont interdits. 
 
680 : Début de la 2ème guerre civile musulmane, pendant laquelle les lieux saints de la Mecque et 
la Kaaba ont été fortement endommagés par l’armée du calife omeyyade ‘Abd al-Malik. L’imam 
Hussein, fils du 4ème calife Ali, est tué avec toute sa famille lors de la bataille de Karbala (Irak). C’est 
la séparation définitive entre les deux clans, plus tard appelés Sunnites et Chiites. 
 
744-750 : A l’issue de la 3ème guerre civile musulmane, Abū Al-ʿAbbās, petit fils d’Alî, devient le 1er 
calife de la dynastie Abbasside. Bagdad devient la capitale du califat. Presque tout le clan 
Omeyyade est tué, sauf ‘Abd al-Rahmân, qui a pu s’enfuir. Il a fondé l’émirat de Cordoue en 756. 
Les Abbassides ont pu réunir beaucoup de peuples non-arabes contre les Omeyyades, en 
particulier les Perses. L’administration du califat abbasside devient multi-ethnique. 
 
750-770 : Sur ordre du calife Abbasside Al-Mansur, Muhammad ibn Ishaq écrit la biographie de 
Mohammed (Sirat Rasul Allah). Le Coran, les Hadiths et la Sirat constituent la « sunna du 
prophète ». Les pratiques de l’islam et la Charia sont basées sur ces trois livres. Ce livre d’Ibn Ishaq 
est perdu, mais Ibn Hicham écrit un siècle et demi plus tard le livre du même nom basé sur celui 
d’Ibn Ishaq, mais le livre d’Ibn Hicham est considérablement allégé. 
La Sirat permet de comprendre le contexte social et politique de beaucoup de sourates. Beaucoup 
de Sourates ne peuvent pas être comprises sans l’aide de la Sirat et des Hadiths. 
 
752-850 : La théologie Mutazilite, fondée par Wasil b.’Ata, gagne beaucoup d’influence sous les 
califes Abbassides et devient officielle de 827 à 850. Les Mutazilites insistent sur la raison pour 
accéder à la vraie religion, sur le libre arbitre des individus (qadariya) et précisent que le Coran 
n’est pas éternel mais doit être interprété dans son contexte temporel. Les Mutazilites s’opposent 
à la théologie des Omeyyades qui dit que Dieu fait tout (déterminisme divin, jabriyah) et que 
l’humain n’a pas de libre choix. Contrairement aux Hanbalites et Ash’arites, les Mutazilites croient 
que Dieu doit être cohérent avec ses attributs de justice et de compassion, Dieu ne peut donc pas 
être la cause d’actions injustes des humains, Dieu ne peut pas être la cause des massacres réalisés 
par certains califes.x Le calife al-Mamûn, le calife philosophe, était mutazilite, et règne de 813 à 
833. Il met toute la bibliothèque de son père Hârûn ar-Rachîd, contenant les livres de philosophes 
grecs, à disposition des chercheurs. Al-Mamûn a unifié l’empire après avoir tué son demi-frère al- 
Amîn. 
La liberté intellectuelle des Mutazilites lance le début de l’âge d’or intellectuel et scientifique du 
monde musulman. Exemple : Le scientifique perse Mohammed ibn Mūsā al-Khwārizmī a développé 
l’algèbre moderne et résolu plusieurs problèmes mathématiques. 
 
830-860 : Encouragé par le calife al-Mutawakkil, al-Boukhari, grand théologien islamique, 
rassemble dans tout l’empire abbasside plus de 300’000 traditions orales (hadiths) sur des phrases 
que Mohamed aurait dites. Al-Boukhari transmet dans un livre environ 8000 hadiths qu’il considère 
comme authentiques. Sahih Muslim a aussi fait un recueil de hadiths. Ces 2 livres sont considérés 
par les Sunnites comme les plus authentiques après le Coran. Mâlik Ibn Anas, Abû Dâwud et 
d’autres ont aussi écrit des recueils de hadiths, mais certains de leurs hadiths sont considérés 
comme « faiblement fiable ». Les hadiths, qui ont priorité sur le Coran, deviennent la base du cadre 
juridique de l’empire (voir Rôle des hadiths). 
Les chiites ont d’autres collections de hadiths. Ils sont nommés Kitab Al-Kâfî, Tahdhib al-ahkâm, Al-
Faqîh et Al-Istibsâr. Ces collections ont été écrites entre 940 et 1068 et contiennent des traditions 
orales des « 14 imams immaculés » (isma) dont Mohamed était le premier. 



6 
 

 
830-846 : Trois hadiths montrent les priorités dans la foi islamique (Al-Boukhari, livres 2.25; 10.505 
et 26.594): Abu Hurayra rapporte qu‘on avait interrogé le Messager de Dieu: „Quelle œuvre est la 
meilleure ? – Croire en Dieu et en son Messager, répondit le Prophète. – Et quoi après ? – 
Combattre pour la cause de Dieu (jihad). – Et puis quoi ? – Un pèlerinage parfaitement accomplit“.  
Al-Boukhari livres 2.25 et 10.505 mettent le jihad à la 3ème place. 
A cette époque, jihad signifiait toujours guerre militaire, défensive ou offensive (voir année 1360 
plus bas). 
 
874 : Pour les Chiites, c’est le début de l’occultation du petit al-Mahdi, identifié comme le 12e et 
dernier imam. Après la mort de son père, al-Mahdi disparait et communique avec la population 
Chiite à travers quatre intermédiaires. En l’an 940, al-Mahdi cesse de communiquer. C’est le début 
de « l’occultation majeure ». Depuis cette date, la majorité des Chiites attendent le retour d’Al-Mahdi 
à la fin des temps. 
 
870-900 : Abou-Jafar Tabari est un grand historien de l’empire Abbasside. Il écrit les volumineux 
« Chroniques des prophètes et des rois ». D’après Tabari, Mohamed avait très envie de convaincre 
les Mecquois de ses révélations et a été temporairement trompé par Satan en donnant le rôle 
d’intercession à 3 des divinités des Mecquois. Tabari écrit : « Puis Dieu a révélé [Sourate 53 à 
Mohamed] ... et quand il est venu aux mots "Avez-vous pensé al-Lat et al-Uzza et Manat  [noms 
des 3 divinités], le troisième, l'autre?" A cause de ses débats intérieurs et de ce qu'il désirait apporter 
à son peuple, Satan jeta sur sa langue les mots : "Ce sont les grues de haut vol ; en vérité leur 
intercession est à espérer." Quand les Quraysh [tribu de la Mecque] entendirent cela, ils se 
réjouirent et furent heureux et ravis de la manière dont il avait parlé de leurs dieux, et ils l'écoutèrent, 
tandis que les musulmans, ayant une confiance totale en leur Prophète quant au message qu'il 
apportait de Dieu, ne l'ont pas soupçonné d'erreur … »  (Chroniques, vol. 6, 108-109). Plus tard, 
Mohamed a reconnu l’erreur et a supprimé une phrase de la sourate 53. Salman Rushdie s’est 
laissé inspirer de ce passage pour son roman « Les versets sataniques ». Rushdie est accusé de 
blasphème parce qu’il y pose cette question : Si Mohamed a mis du temps à reconnaitre la 
tromperie de Satan dans la sourate 53, aurait-il d’autres sourates dans lesquelles il ne s’est pas 
rendu compte avant sa mort ?  
 
Env. 900 : Dans son livre « Al-Jihad », Abou-Tabari écrit : « L’ouvrage illustre le consensus parmi 
les juristes selon lequel, même s’il existe une réelle possibilité de conclure un traité de paix ou une 
trêve avec l’ennemi, celui-ci doit être limité dans le temps » (Al-Tabari’s book of Jihad, p.24). D’après 
Ibn Ishaq, la durée d’un traité de paix avec des infidèles ne doit pas dépasser 10 ans (p.26), après 
quoi les musulmans devraient reprendre le Jihad. Un état islamique peut signer un traité illimité ou 
d’une durée très longue, mais ce traité, selon la loi islamique, n’aura aucune valeur juridique et il 
peut être annulé à n’importe quel moment.  
Pour cette raison, le traité de Vienne sur le nucléaire iranien JCPoA, signé en 2015 avec les 
membres du conseil de sécurité de l’ONU, avait une durée limitée de 10 ans. 
Si un état islamique est dans une position de force militaire supérieure à un état d’infidèles, il ne lui 
est pas permis de signer un traité de paix, mais seulement un traité de trêve.xi 
 
750-1019 : Sous les califes Abbassides, les sciences sont développées dans des centres culturels 
comme Bagdad et Cordoue (Espagne). Les livres des philosophes grecs de l’Antiquité sont traduits 
en arabe et révolutionnent les mathématiques, la médecine, la chimie et l’astronomie. Les érudits 
musulmans sunnites, chiites, juifs et chrétiens travaillent souvent ensemble. C’est la seule période 
ou érudits sunnites, chiites, juifs et chrétiens travailleront ensemble, surtout à Bagdad. Exemple : 



7 
 

Avicenne, médecin et philosophe persan, proche de l’islam rationaliste mutazilite, écris des livres 
sur la médecine et la physique qui font référence au moyen Orient et en Europe jusqu’au 16ème 
siècle. 
 
Env. 950 : Le plus ancien document de l’islam Soufi vient de Bagdad, daté du 10e siècle. L’amour 
tient une place centrale dans l’enseignement soufi. L’excellence se trouve dans la purification du 
cœur, dépouillé de son ego. Plusieurs mystiques Soufis, comme Al-Hallaj, sont tués en tant 
qu’hérétiques. Les Soufis sont organisés en Confréries (turuq) avec des maîtres. On les trouve 
dans de multiples pays, ils sont nombreux parmi les Kurdes et en Inde. 
 
1009 : Le 6ème calife de la dynastie fatimide, Al-Hâkim règne au Caire et il est à l‘origine de la religion 
Druze (branche des Chiites). Les fatimides sont des chiites ismaélites (arabes) qui tracent leur 
origine à Fatima, fille de Mohamed. En 1009, le calife Al-Hâkim fait détruire les vestiges et églises 
préislamiques en Égypte et le „Saint Sépulcre“ à Jérusalem. Le calife arrête les persécutions des 
chrétiens en 1019 et leur permet de reconstruire les églises en Égypte. A son apogée, l’empire 
fatimide couvre un territoire de la Syrie jusqu‘au Maghreb. 
 
1019 : Le calife Al Qadir fait lire au palais et dans les mosquées une épître dite « épître de Qadir » 
(Risala al-qâdiriya) par laquelle il interdit toute exégèse nouvelle (ijtihad) et ferme la porte à l’effort 
de recherche personnelle des musulmans, le taqlid est établi. 
« Taqlid » (lit. Imitation) : La recherche biographique sur Mohamed est interdite. Chaque musulman 
doit obligatoirement suivre une des 4 écoles juridiques Hanafi, Maliki, Shafi‘i ou Hanbali xii. 
L’exégèse des textes sacrés (ijtihad) est limité à l‘application de la jurisprudence islamique et seul 
certains érudits ont le droit de faire cette application (les mujtahid).xiii 

La recherche, en particulier la recherche théologique et philosophique, diminue dans le monde 
arabe à partir de cette date. C’est le début de la fin de l’âge d’or intellectuel du monde musulman. 
Le roi du Maroc autorise à nouveau l’exégèse dans son pays en 2006. 
Pour les chiites l’exégèse (ijtihad) n’a jamais été interrompue. Ils rejettent le « Taqlid ». 
 
1071 : L’armée des Seldjoucides (peuple d’Asie centrale), dirigé par le général Atsiz, conquière 
Jérusalem et chasse les fatimides. Le 2ème Sultan Alp Arslan, qui règne depuis Ray (aujourd’hui 
Téhéran), interdit l’accès à Jérusalem aux chrétiens. Cela déclenche l’organisation de la 1ère 
croisade en Europe qui commence en 1095. 
 
1095-1291 : En réaction aux croisades, l’idée d’un retour à l’islam d’origine conquérant se renforce. 
Le Taqlid se répand et est accepté d’autant plus facilement par l’ensemble des sunnites. 
 
1050-1200 : Les Mutazilites sont classés comme « inventeurs théologiques» (ce qui est interdit par 
le Taqlid) et la théologie ash’arite finit par s’imposer. Une théorie ash’arite dit que Dieu est la cause 
de tout, du bien et du mal, ce qui arrange les pouvoirs politiques. Les Ash’arites se basent entre 
autres sur les Sourates suivantes : 
S.2, 284 «Allah pardonne à qui Il veut et punit qui Il veut, car Allah a le pouvoir sur toutes choses» 

S.13, 34 «Allah induit en erreur qui Il veut et Il guide qu’il veut, son pouvoir est exalté». 
A partir de l’interdiction du mutazilisme, il n’existe plus de théologiens dans l’islam, mais uniquement 
des juristes qui débattent sur ce qui est permis et interdit. Les 4 écoles juridiques commencent à 
diverger, notamment en ce qui concerne le statu de dhimmi. 
 

1126-1198: Ibn Ruschd (latin: Averroès) est un philosophe, théologien, juriste et médecin musulman 
arabe célèbre. Ces commentaires sur Aristote ont influencé beaucoup de théologiens chrétiens et 



8 
 

juifs. Il croit à l‘importance de la logique et de la science pour comprendre le Coran. Comme les 
Mutazilite, il distingue entre le spirituel et le temporel. Sous l’influence des Ash’arites, ses livres sont 
brûles au Maroc, il est accusé d’hérésie et a dû fuir en Andalousie (Espagne gouverné par les 
musulmans). Ses œuvres ont disparu dans le monde arabe jusqu’au 19ème siècle. 
 
1207-1273 : Djalâl ad-Dîn Rûmî, très grand poète et mystique soufi, est à l’origine des Derviche 
Tourneurs. Il insiste sur l’amour du prochain et la contemplation de la beauté de la création pour 
s’approcher de Dieu, la soumission seule n’étant pas suffisante. Parmi beaucoup d’autres, le poète 
Goethe et le philosophe Hegel sont influencés par Rûmî. 
 
1236 : Les musulmans sont chassés de Cordoue en 1236 pendant la « Reconquista ». Les juifs 
persécutés préfèrent souvent suivre les musulmans en Afrique du nord que de rester dans 
l’Espagne « chrétienne ». Cordoue perd ses érudits et intellectuels. 
 
1258 : Bagdad, la plus grande ville du monde, est conquise par les armées des peuples d’Asie 
centrale sous le général Hulagu Khan. Bagdad est détruite et les livres des bibliothèques sont jetés 
dans le fleuve Euphrate. Environ 20’000 scientifiques et savants ainsi que le calife al-Mustasim sont 
tués. C’est la fin de l’âge d’or intellectuel du monde musulman. En 1295, l’empereur Ghazan, le 
petit fils de Hulagu Khan, se converti à l’islam. Ces peuples d’Asie centrale sont à l’origine de 
l’empire Ottoman (turque). Le centre de gravité de la science se déplace vers l’Europe qui venait 
de redécouvrir et traduire les philosophes grecs, en particulier les œuvres d’Aristote. 
 
1299-1569 : En 1299, le sultan Osman 1er conquiert la ville byzantine de Mocadène. C’est le début 
de l’empire Ottoman, qui conquit l’Europe orientale entre 1359 et 1512 et le monde arabe et l’Afrique 
du nord entre 1512 et 1569. L’empire impose un islam fermé sur lui-même. 
Exemple : Le sultan interdit aux musulmans l’utilisation des machines d’imprimerie jusqu’au 19ème 
siècle. Seuls les chrétiens et les juifs avaient le droit d’utiliser l’imprimerie et cela dès 1567, date 
d’ouverture de la première imprimerie arménienne à Istanbul. 
 
1360-1367 : Ahmad ibn an-Naqib al-Misri (1302–1367) est le grand spécialiste de la jurisprudence 
de la charia au sein de l’école Shafi‘i. Il écrit notamment « La confiance du voyageur : Manuel 
classique de la loi islamique sacrée » (Umdat al-Salik). Son œuvre est basée sur des œuvres 
anciennes. Les états modernes de l’Égypte, la Syrie, l’Arabie Saoudite ainsi que l’université d’al-
Azhar le considèrent comme ayant autorité pour les questions de jurisprudence. Extraits:xiv 

B7.2-3 : „Un consensus entre les érudits islamiques (mujrahid) vivants au même temps devient une 
obligation légale et doit être obéi. Il faut la suivre comme les paroles du Coran. Une telle décision 
ne peut plus être annulée plus tard » (par d’autres érudits). 
O9.0 : Jihad signifie guerre contre les non-musulmans et vient du mot « mujahada » qui signifie la 
guerre pour établir la religion. C’est le petit jihad. En ce qui concerne le grand djihad, c’est la guerre 
spirituelle contre le moi inférieur (nafs). … Le prophète dit « j’ai ordonné de combattre les gens 
jusqu’à ce qu’ils disent qu’il y a un seul Dieu Allah et Mohamed est son envoyé, qu’ils fassent la 
prière et qu’ils payent l’aumône ». 
C’est la 1ère fois qu’un grand juriste islamique distingue entre « petit » et « grand » jihad. Avant al-
Misri, le « jihad » est presque toujours associé à la guerre militaire, défensive ou offensive. Les 
Sufis acceptent un hadith de l’imam Baihaqui qui distingue entre « petit » et « grand » jihad, mais 
ce hadith n’est pas reconnu comme authentique par l’islam sunnite traditionnel. 
O4.9: « L'indemnité versée pour un juif ou un chrétien est un tiers de l'indemnité versée pour un 
musulman. L'indemnité versée à un zoroastrien est d'un quinzième de celle d'un musulman ». 
Selon les lois de la charia, les non-musulmans valent beaucoup moins que les musulmans. 



9 
 

 
1501 : Début de la dynastie Safavide et règne d’Ismaïl 1er. Il règne sur l‘Iran, une grande partie de 
l‘Irak, Azerbaïdjan et de l‘Afghanistan. Ismaïl 1er convertit les peuples de son empire au chiisme 
d’une manière assez brutale. Il croit aux 12 imams successeurs de Mohamed qui sont infaillibles. 
Le 12ème imam Mohamed Ibn al-Hassan se trouve sur terre d‘une manière invisible depuis l‘an 868. 
Cet imam est considéré comme le Sauveur „Al-Mahdi“ qui se manifestera à la fin des temps et sera 
alors visible pour tous les humains. C’est la 1ère fois que cette théologie possède un état et un 
territoire. 
 
1780-1818 : Mohamed ibn Abd al-Wahhab veut que l’islam en Arabie retourne à ses débuts (salaf) 
et rejette toute innovation théologique (ijtihad). Wahab interprète tout le coran littéralement selon 
l’école juridique hanbalite. Il veut un islam pur qui chasse ou tue tous les idolâtres (shirk) de la 
péninsule d’Arabie et impose la loi islamique, la charia. Pour al-Wahhab, les Chiites sont les 
premiers et les pires idolâtres (shirk), il faut les combattre par le jihad armé. Ce 1er royaume 
Wahhabite d’Arabie Saoudite a souvent pillé des villes chiites, détruit leurs mosquées et fait des 
massacres. Wahhab a aussi violemment combattu l’islam soufi et d’autres musulmans sunnites 
moins extrêmes xv. Le royaume a été vaincu en 1818 par l’armée Égyptienne. L’armée égyptienne 
a rendu l’administration de l’Arabie à l’empire ottoman. 
L’état Islamique (EI) en Syrie dit mettre en pratique l’enseignement des théologiens de ce 1er 
royaume wahhabite en citant régulièrement les écrits d’Al-Wahhab († 1792) et Ibn Taymiyya († 
1328). Les Wahhabites et l’EI justifient les massacres d’autres musulmans par les 10 principes 
d’annulation de la foi, établis par al-Wahhab. Exemple avec le 8ème principe: « Tous ceux qui 
soutiennent un état non-musulman contre les (vrais) musulmans sont des infidèles (kuffar) » xvi. 
Pour al-Wahhab, tous les musulmans qui ne sont pas d’accord avec lui et son royaume sont des 
infidèles et doivent donc être combattus comme des infidèles. 
 
1902-aujourd’hui : Le 3ème royaume Wahhabite d’Arabie Saoudite a commencé en 1902. La 
théologie ressemble beaucoup à celle du 1er royaume, mais le roi protège la minorité chiite 
d’Arabie. Les wahhabites se considèrent eux-mêmes comme des « salafistes » (les musulmans 
saints des 3 premières générations de l’islam). 
La visite du tombeau de Mohamed est interdite car considérée comme de l’idolâtrie. 
 
1928-aujourd’hui : La Société des Frères musulmans est créée en 1928 par Hassan al-Banna en 
Égypte. Elle a comme objectif final la restauration du califat islamique régie par la charia. Les Frères 
musulmans avaient une branche militaire jusqu’à ce que Nasser l’interdise. Sayyid Qutb était son 
théoricien du jihad armé moderne contre les états laïques. Le logo de la confrérie était constitué de 
deux sabres croisés. Depuis environ 30 ans, les différentes branches ont condamné le recours à la 
violence en dehors de la Palestine et ils ont changé leur logo.xvii 

Le frère musulman Wagdy Ghoneim résume la théologie salafiste ainsi : « Là où il existe un texte 
(Coran, Hadith, sunna) il n’y a pas d’avis », et donc pas de débat. C’est dans la logique du Taqlid. 
Dans le « Manifeste en 50 points » des frères musulmans, on trouve par exemple le point 13:  
« Il faut reconnaître que la fornication est un crime, quelles que soient les circonstances; un crime 
détestable qui mérite la flagellation ». 
Point 18 : « Il faut interdire la mixité entre les étudiants des deux sexes; traiter les fréquentations 
entre jeunes gens en âge de se marier comme un crime qui doit être puni ». 
Étant frère musulman, Tariq Ramadan, propose un « moratoire de la lapidation des femmes 
adultères ». Il refuse de renoncer définitivement à la lapidation des femmes adultères. 
 



10 
 

1850-aujourd’hui : Des réformateurs de l’islam comme Mohamed Abduh, Malek Bennabi ou 
Soheib Bencheikh montrent des applications de l’ijtihad pour un monde pluraliste. Ils œuvrent pour 
que leur religion soit en phase avec les exigences de leur siècle. Pour Soheib Bencheikh, l’islam 
participe à une éthique universelle humaniste. Il critique l’immobilisme de la pensée islamique 
sunnite avec ses principes d’interprétation nommés Nasq et Taqlid et propose une autre 
épistémologie, une autre façon d’acquérir les connaissances pour la foi. 
 
1980 : L’iranien Ayatollah Khomeiny interdit l’importation de viande de l’occident en la déclarant 
illicite (haram). Khomeiny définit les détails de l’abatage rituel qu’il impose ensuite aux industriels 
agro-alimentaire qui veulent livrer en Iran, par exemple la présence d’un imam. L’Arabie Saoudite 
a suivi l’Iran en définissant aussi des règles pour l’abatage rituel dans les années 1990. Avant 
Khomeiny, seul le sang, la viande de porc et d’animaux tués par étranglement et des viandes 
offertes aux idoles étaient illicite pour les musulmans. Avant Khomeiny, les musulmans avaient la 
liberté décrite en Sourate 5:6: « Il vous est permise la nourriture des gens du Livre, et votre propre 
nourriture leur est permise ».  
 
 

Commentaires 

Juristes islamiques 

Les érudits de la religion islamique se considèrent généralement comme des juristes et pas comme 
des théologiens. Les 4 écoles officielles de l’islam sunnite sont des écoles juridiques, pas 
théologiques. Chaque pays islamique choisit de suivre une des quatre écoles juridiques. Ces écoles 
juridiques décident les lois des pays islamiques jusqu’à nos jours. Depuis que l’islam sunnite a 
décidé le principe de « taqlid » (Courte histoire de l’islam, années 1019 et 1360), ces lois ne peuvent 
plus être changées, seulement des nouvelles lois peuvent être ajoutées. L’ensemble de ces lois 
constituent la « charia » qui signifie « chemin pour respecter la loi de Dieu ». Pour les musulmans 
traditionnels, ces lois ont priorité sur les lois de la République puisqu’ils émanent de Dieu. Ces lois 
encadrent tous les aspects de la vie, aussi bien des musulmans que des non-musulmans. Le but 
de l’islam traditionnel est donc de créer une entité juridique, un état politique, qui applique les lois 
de la charia dans un califat (ou sultanat). 

A titre de comparaison: Les dogmes de l’église catholique ne peuvent pas être changés non plus 
mais ils ne concernent que la vie religieuse des catholiques et les enseignements non dogmatisés 
peuvent évoluer avec le temps. Ainsi, l’église pourrait théoriquement retirer la notion de 
« purgatoire » de l’enseignement puisque le purgatoire n’a jamais fait l’objet d’un dogme. Par 
ailleurs, la confession de foi des églises protestantes peut être changée par un vote du synode. 

Les musulmans radicaux utilisent souvent la jurisprudence islamique, pour montrer que des 
musulmans « modérés » ne sont pas de « vrais musulmans » (Courte histoire de l’islam, années 
634-644 et 1360). 

Rôle des hadiths dans l’interprétation du Coran 

Contrairement à la Bible, le Coran donne rarement le contexte géographique ou social des 
révélations. Exemple : Dans la sourate 66 on peut lire qu’Allah permet à Mohamed de ne pas 
respecter un serment pris envers une femme parce que la femme a partagé un secret. Le texte ne 
dit rien sur le contenu du serment, ni sur l’identité des femmes, ni sur les raisons pourquoi Mohamed 
n’est pas obligé de respecter son serment, ni quel secret a été partagé. Le texte ne dit rien non plus 



11 
 

sur le lieu où le serment a été donné ni si d’autres personnes étaient présentes comme témoins. 
Un hadith (tradition orale collectionnée 2 siècles après Mohamed) explique que la sourate 66 parle 
de 3 des 11 femmes de Mohamed, Aisha, Hafsa et Maria. Hafsa a vu Mohamed coucher avec sa 
femme Maria, une esclave juive. Hafsa a promis à Mohamed de ne rien dire à personne de ce 
qu‘elle a vu, si Mohamed ne couche plus avec Maria. Mais Hafsa a raconté le secret à Aisha qui 
s’est ensuite disputée avec Mohamed. Mohamed a alors ignoré Hafsa et Aisha et il n’était plus 
obligé de respecter son serment de ne pas coucher avec Maria (Al-Boukhari livre 46 no.2468 et 
livre 68 no.5267). 

Les hadiths sont donc très souvent indispensables pour comprendre le Coran. Mais sunnites et 
chiites ont différentes collections de hadiths qui se contredisent parfois, donc il y a débat pour savoir 
quels hadiths sont fiables. 

Pour qu’un hadith soit considéré « fiable », il faut qu’il réponde à 5 critères, avec comme 1er critère 
« la fiabilité du narrateur ». Mais Sunnites et chiites considèrent différents narrateurs comme dignes 
de confiance. Les sunnites font surtout confiance aux narrateurs des descendants des califes Abou 
Bakr et Omar (1er et 2ème califes), les chiites font surtout confiance aux narrateurs des descendants 
du calife Alî (4ème calife, cousin de Mohamed). Puisque la fiabilité des narrateurs est primordiale, 
chiites et sunnites ont des collections de hadiths assez différentes. Puisque les hadiths suivent deux  
lignes généalogiques de clans politiquement opposés, ils sont soupçonnés d’être motivés par des 
considérations politiques.xviii 

Il n’est pas impératif qu’un hadith soit en accord total avec le Coran, ce principe ne fait pas partie 
des 5 critères de fiabilité. Exemple : Le Coran est très prudent en ce qui concerne la punition pour 
adultère, il en faut 4 témoins, ce qui est quasi impossible (Sourate 24:5-9). Un hadith dit qu’on peut 
lapider une femme adultère s’il y a plusieurs témoins (p.ex. deux), ou si la femme confesse son 
péché (ce qui encourage le mensonge) ou si elle devient enceinte (al-Boukhari 8.816). Très 
souvent, les lois islamiques sont justifiées par les hadiths et non pas par le Coran. 

Apostasie 

L’abandon de la religion islamique a été combattu par la force dès le début (Courte histoire de 
l’islam, année 633-634). Voici quelques textes sacrés concernant l’apostasie : 

Sahih al-Boukhari vol.6, livre 61, no. 577: « J’ai entendu le prophète dire, “à la fin des temps, 
apparaîtront de jeunes gens aux idées folles. Ils parleront bien, mais ils sortiront de l’islam comme 
une flèche sort de son jeu, leur foi ne dépassera pas leur gorge. Ainsi, partout où vous les trouvez, 
tuez-les, il y aura une récompense pour ceux qui les tueront au jour de la résurrection ». 
Sahih al-Boukhari, vol.9, livre 84, no.57 : « Quiconque change sa religion islamique, tuez-le».  Tout 
le livre 84 du vol.9 traite de l’apostasie. 

D’après `Abd-Allah ibn Mas`ûd, l’Envoyé d’Allah a dit: « Il n’est pas permis de verser le sang d’un 
musulman qui témoigne qu’il n’y a d’autre divinité qu’Allah et que je suis l’Envoyé d’Allah, sauf dans 
ces trois cas: l’époux adultère, le coupable d’un meurtre et l’apostat qui abandonne la communauté 
musulmane » . Sahîh Muslim, livre 16, no. 4152 

Coran Sourate 4.89 « (Les hypocrites) aimeraient vous voir mécréants, comme ils ont mécru : alors 
vous seriez tous égaux ! Ne prenez donc pas d’alliés parmi eux, jusqu’à ce qu’ils émigrent dans le 
sentier de Dieu. Mais s’ils tournent le dos, saisissez-les alors, et tuez-les où que vous les trouviez ; 
et ne prenez parmi eux ni allié ni secoureur ». L’expression « s’ils tournent le dos », fait l’objet 
d’autres traductions. Selon le commentaire d’Ibn Kathir, ceux qui ont tourné le dos sont ceux qui 
«ont rendu leur abandon de l’islam publique ». 



12 
 

Le grand spécialiste de la jurisprudence de la charia, Ahmad ibn an-Naqib al-Misri, écrit dans 
«Reliance of the Traveller » (Umdat al-Salik), O8.1-2: « Une personne ayant atteint l’âge de puberté 
et saine d’esprit quittant volontairement l’Islam mérite d’être mise à mort. Dans un tel cas, le calife 
est obligé de lui demander de se repentir et de revenir vers l’Islam. S’il le fait, il est accepté; s’il 
refuse, il est immédiatement exécuté ». 

Pour ces raisons, ceux qui rendent leur abandon de l’islam public sont condamnés à la prison ou à 
la mort dans les pays islamiques, sunnites et chiites. La liberté de conscience n’a pas de sens pour 
les musulmans traditionnels. 

En 2011, le CFCM, par la voix de Chems Eddine Hafiz, a rejeté le droit à l’apostasie des musulmans 
en France. 

Le péché ultime: associer des divinités à Allah ou nier l’existence de Dieu 

Il existe cinq différentes formes de péché graves nommés «shirk» dans l’islam traditionnel.xix Ils ont 
influencé l’histoire humaine, en particulier pour les hindous et africains polythéistes. Les hindous 
reconnaissent un Dieu créateur Brahma qui englobe tout l’univers, auquel ils associent le dieu 
protecteur Vishnu et le dieu de destruction Shiva. Les hindous reconnaissent ensuite une multitude 
de divinités inférieures. Pour les musulmans traditionnels, les hindous commettent donc le péché 
le plus grave et les sourates suivantes s’appliquent à eux: 

Sourate 4:48 Certes Allah ne pardonne pas qu’on Lui donne quelques associés. À part cela, Il 
pardonne à qui II veut. 

Sourate 9:5 Tuez les associateurs où que vous les trouviez. Capturez-les, assiégez-les et guettez-
les dans toute embuscade. 

L’islam traditionnel a appliqué ce texte aux polythéistes arabes (guerre Ridda de l’apostasie), aux 
animistes africains, aux bouddhistes et aux hindous. Les bouddhistes étaient considérés comme 
athées, ce qui est une des formes de «shirk». 

C’est pourquoi la conquête du sous-continent indien par les musulmans du 11ème au 16ème siècle 
était particulièrement sanglante. Les hindous et bouddhistes d’Afghanistan ont été convertis, 
chassés ou tués du 10ème au 15ème siècle. Le livre « Kitab i Yamini », écrit par l’historien musulman 
ibn Muhammad al Jabbaru-l ‘Utbi, décrit par exemple le massacre de tous les hindous de la région 
prospère de Lamgan au Cachemire par le sultan Mahmûd al-Ghaznî, musulman originaire d’Asie 
centrale, et le massacre de 50’000 hindous par Togan-khan.xx Plusieurs autres historiens 
musulmans ont décrit la conquête du Pakistan et de l’Inde avec les nombreux guerres, massacres 
et l’esclavagisme qui les accompagnaient (voir la traduction de ces œuvres dans «The History of 
India as Told by Its Own historians» vol.1 à 8, H.M.Elliot, London 1867-1877; disponible sur google 
books). 

L’école juridique islamique hanafite, majoritaire en Inde et au Magreb, a donné au 16ème siècle le 
statut de dhimmi aux hindous, ce qui leur donne le droit de rester hindou s’ils payent la taxe des 
dhimmi (jizya) et respectent les lois concernant les dhimmis. Avant cette date, à l’exception de 
quelque Sultans de Delhi, les hindous et bouddhistes avaient seulement le choix entre conversion 
à l’islam ou combat, et il y a eu beaucoup de batailles et de morts. Les écoles juridiques de l’islam 
Sâfi’ite et Hanbalite n’ont pas accepté cette décision de l’école hanafite. Dans son œuvre Fatwa-i-
Jahandari,  l’érudit et historien musulman Ziauddin Barani, reproche à un Sultan de Delhi d’avoir 
arrêté le combat contre les hindous mécréants et de collecter la taxe spéciale des dhimmi auprès 
des hindous. Dans l’islam Sâfi’ite et Hanbalite, dont est sortie le salafisme, wahhabisme, les frères 
musulmans et les Talibans, les athées, polythéistes et animistes peuvent être tués puisqu’ils n’ont 



13 
 

pas le statut de « protégés » (dhimmi), même s’ils payent pour leur protection.xxi Pour ces deux 
écoles juridiques, la sourate 9:5 n’autorise pas d’exception : « Tuez les associateurs (c.à.d. les 
polythéistes) où que vous les trouviez. Capturez-les, assiégez-les et guettez-les dans toute 
embuscade ». 

 
 

Courte histoire du Coran 

Année(s) 

610 : D’après Mohamed, l’ange Gabriel lui est apparu la 1ère fois en 610. Les révélations étaient 
souvent en lien direct avec ce que vivait Mohamed à un moment donné, surtout après l’an 622. 
Selon le Hadith livre 4 no.1789 de Muslim, Mohamed a discuté avec l’ange Gabriel pour permettre 
aux différentes tribus arabes de réciter le Coran chacun dans son dialecte et les mots propres à 
leurs dialectes. L’ange Gabriel donne la permission. 

610-622 : En tout, 29 sourates possèdent au début du texte 1 à 5 lettres inexpliquées (p.ex. S7: ‘ A 
L M). Selon la tradition islamique, ces lettres n’ont aucun sens. Explication probable : Mohamed 
ressent la descente (tanzîl) du Coran comme physiquement pénible et commence ses révélations 
par des petits bruits. La sourate 75:16 dit qu’il doit arrêter de faire ces bruits : « Ne remue pas ta 
langue en le récitant pour aller plus vite ».  
Boukhari 1.1.2 : « Quand la révélation descendait sur lui un jour de froid intense, son front était 
néanmoins trempé de sueur »; 
Muslim 43.88 « … le prophète était tout oppressé et son visage blêmissait ». 

632-634 : Une première mise par écrit du Coran a été faite à l’instigation d’Omar qui craignait que 
les textes disparaissent, car ses mémorisateurs mouraient au combat. Il a convaincu le calife Abû 
Bakr de mettre par écrit ce que les gens avaient mémorisé et les notes qui ont été écrites sur divers 
supports. Ce travail de collecte fut dirigé par l’un des scribes de Mohammed, Zaïd ibn Thâbit. Cette 
collection de textes fut transmise à l’une des veuves de Mohammed, Hafsa. Le texte n’a pas été 
recopié, il était la possession prive de Hafsa.xxii,xxiii. 

650-655 : Sous le califat d’Othmân (3ème calife), on prit conscience de divergences dans la façon 
de réciter le Coran. Othmân reprit le corpus détenu par Hafsa et le fit compléter par d’autres 
personnages, toujours sous la direction de Zaïd b. Thâbit, car le codex de Hafsa ne faisait pas 
l’unanimité.  
Othmân fait ensuite détruire tous les matériaux originels, imposa une première version canonique 
du Coran en l’adressant aux métropoles les plus importantes de l’Empire. 
Certains compagnons proches de Mohamed comme Ibn Mas’ûd et Ubayy ibn-Ka’b possédaient 
d’autres collections de sourates, qu’Othmân interdisait. (al-Boukhari, livre 5,58.153 et 6,51.524 et 
6,60.8, Sahih Muslim livre 31.6022). 
La version d’bn Mas’ûd était très répandue autour de Kufa et Bassora (Iraq) et Mas’ûd refusait de 
la rendre (Ibn Abi Dawud, Kitab al-Masahif, p.13-14; Ibn al-Athir, Kamil III, 86-87).xxiv 
Ubayy ibn-Ka’b était considéré comme l’un des meilleurs récitants du Coran (Ibn Sa’d ; Kitab al- 
Tabaqat al-Kabir, Vol.2 p.441). Sa version était répandue en Syrie (Kitab al-Masahif, p.13). Il y a 
des différences entres autres dans les sourates 2, 5, 9, 33, 56, 61 …xxv 
Selon al-Bukhari livre 5, 96, Mohamed nomme ses 4 meilleurs récitants du Coran: « Apprenez la 

récitation du Coran des quatre : Abdullah ibn Mas’ud – il l‘a mentionné en premier – Salim, l‘esclave 

libre d‘Abu Hudhaifa, Mu’adh ibn Jabal et Ubayy ibn Ka’b». C’est une des raisons pourquoi Ibn 



14 
 

Mas’ûd et Ubayy ibn Ka’b ne veulent pas rendre leurs copies à la destruction. Un tribunal sunnite 

ordonna la destruction du codex d’Ibn Mas’ûd en l’an 1007. 

Le texte diffusé par Othmân peut susciter différentes lectures, pour deux raisons : 

1) Le texte ne comportait pas de voyelles brèves et pas toujours les longues (a, i, u). 
2) L’écriture arabe primitive n’était pas dotée des points diacritiques (français « accents ») qui fixent 
le son exact des signes et qui distinguent une consonne d’une autre. Des 18 lettres de l’alphabet 
arabe primitif, seules sept représentent une seule consonne alors que certaines lettres représentent 
5 consonnes différentes. Dans les plus anciens fragments du Coran, ces lettres ambiguës 
constituent presque la moitié du texte. L’ambiguïté disparaît souvent grâce au contexte, mais pas 
toujours.xxvi 

632-671 : En 1972, un grand nombre de parchemins du Coran ont été trouvés sous le toit d’une 
mosquée à Sanaa (Yémen). Les manuscrits sont écrits en arabe primitif qui pose les problèmes 
d’interprétation décrits ci-dessus. Les parchemins sont de type « palimpseste ». Ils contiennent 2 
couches de texte : un ancien texte pré-othmanien qui est plus ou moins effacé (lavé), il est sur-écrit 
avec le nouveau texte othmanien. L’ancien texte a été rendu visible sous la lumière ultra-violette. 
Les parchemins étudiés à ce jour montrent que la 1ère couche du texte contient souvent de 
différences par rapport au texte othmanien. Les parchemins sont datés entre l’an 632 et 671.xxvii 

685-705 : Troisième phase de l’histoire du Coran sous le règne d’Abd al-Malik. Les sources ne sont 
pas claires. Pour les uns, Al-Malik aurait seulement précisé l’orthographe en introduisant des points 
diacritiques pour fixer le texte. Pour d’autres, il aurait aussi remis en ordre les versets des sourates 
et rectifié des lectures déficientes. Quoi qu’il en soit, le califat d’Abd al-Malik constitua un moment 
déterminant pour la constitution des textes qui nous sont parvenus. Le parchemin nommé « Codex 
Parisiano-petropolitanus », trouvé dans la mosquée Amr ibn al-As en Egypte et daté avant 680, 
montre des différences par rapport aux copies écrites après le règne d’Abd al-Malik.xxviii 

Plusieurs musées différents conservent les 9 manuscrits les plus anciens du Coran datant du 7ème 
siècle. Mohamed Lamsia a étudié les différences entre ces manuscrits. Un résumé en français avec 
une introduction du sujet est disponible avec un click ici. 

934-935 : Les exégètes Ibn Miqsam et Ibn Shannabûdh furent condamnés pour avoir récité des 
variantes du Coran non approuvées. D’autres versions du Coran ont donc encore circulé assez 
longtemps. La tradition musulmane reconnaît une quinzaine de textes pré-othmaniens principaux 
et une douzaine de textes secondaires. Les textes othmaniens ont été imposés par le pouvoir 
politique.xxix 

1912-2019: Malgré l’interdiction de toutes les collections  non-canoniques du Coran depuis le calife 
Othmân, il existe différentes lectures entre le Coran dit de « Hafs » utilisé en Arabie Saoudite, et le 
Coran dit de « Warch » utilisé au Maroc. On dénombre 51 différences entre les deux types de 
lectures. Elles n’ont qu’une influence marginale sur le sens des phrases.  

http://www.lemessieetsonprophete.com/annexes/alterations_et_codicologie_coraniques.pdf


15 
 

 

Téléchargements de livres fondamentaux de l’islam et autres livres 

Collection de hadiths de l’Imam Malik Ibn Anas, livre appelé “Muwatta”, english and arabic: 
www.muwatta.com/ebooks/english/al-muwatta_english.pdf 
 
Collection de hadiths de Sahi Muslim et Al Bukarie et Abu Dawud: 
http://d1.islamhouse.com/data/en/ih_books/single/en_Sahih_Muslim.pdf 
http://d1.islamhouse.com/data/en/ih_books/single/en_Sahih_Al-Bukhari.pdf 
http://ddata.over-blog.com/xxxyyy/2/75/61/01/sunnan-abu-dawud.pdf 
 
Biographie de Mohammed écrit au 9ème siècle par Ibn Hicham (basé sur celle d’Ibn Ishaq): « Sirat Rasul» 
https://www.justislam.co.uk/images/Ibn Ishaq – Sirat Rasul Allah.pdf 

 
Ahmad ibn an-Naqib al-Misri „Umdat al-Salik“, traduit en anglais par Sheik Nuh Ha Mim Keller 
https://www.pdfdrive.com/reliance-of-the-traveller-pdf-e25651788.html 
 
The Story of the church of Egypt, E.L.Butcher, London 1897. (aussi disponible sur google books) 
https://www.forgottenbooks.com/en/books/TheStoryoftheChurchofEgypt_10012348 
 
Evidences for the Collection of the Qur’an; John Gilchrist 
http://benjamin.lisan.free.fr/jardin.secret/EcritsPolitiquesetPhilosophiques/SurIslam/livres/Jam-Al-Qur-an_The-Codification-of-the-Qur-an-

Text_John-Gilchrist.pdf 
 
MUFTI MUHAMMAD SAJAAD : Understanding TAQLID 
http://www.islam-globe.com/books/Understanding%20Taqlid%20by%20Mufti%20Muhammad%20Sajaad.pdf 

 
Abou-Tabari, Al-Jihad, A Translation from the Original Arabic by Abu Jafar Mohammad Bin Jareer Al Tabar  
https://archive.org/details/ibrahim-al-tabaris-book-of-jihad 

 

Téléchargements des Hadiths de Al Boukharie en français (tomes 1 à 4 seulement) 

(La numérotation des hadiths de la traduction française peut être décalée de 1 ou 2) 
http://bibliotheque-islamique-coran-sunna.over-blog.com/article-telecharger-sahih-al-boukhari-par-l-imam-al-boukhari-complet-tome-1-2-3-et-

4-pdf-word-doc-74425131.html 

http://www.muwatta.com/ebooks/english/al-muwatta_english.pdf
http://d1.islamhouse.com/data/en/ih_books/single/en_Sahih_Muslim.pdf
http://d1.islamhouse.com/data/en/ih_books/single/en_Sahih_Al-Bukhari.pdf
http://ddata.over-blog.com/xxxyyy/2/75/61/01/sunnan-abu-dawud.pdf
https://www.justislam.co.uk/images/Ibn
https://www.justislam.co.uk/images/Ibn%20Ishaq%20-%20Sirat%20Rasul%20Allah.pdf
https://www.pdfdrive.com/reliance-of-the-traveller-pdf-e25651788.html
https://www.forgottenbooks.com/en/books/TheStoryoftheChurchofEgypt_10012348
http://benjamin.lisan.free.fr/jardin.secret/EcritsPolitiquesetPhilosophiques/SurIslam/livres/Jam-Al-Qur-an_The-Codification-of-the-Qur-an-Text_John-Gilchrist.pdf
http://benjamin.lisan.free.fr/jardin.secret/EcritsPolitiquesetPhilosophiques/SurIslam/livres/Jam-Al-Qur-an_The-Codification-of-the-Qur-an-Text_John-Gilchrist.pdf
http://www.islam-globe.com/books/Understanding%20Taqlid%20by%20Mufti%20Muhammad%20Sajaad.pdf
https://archive.org/details/ibrahim-al-tabaris-book-of-jihad
http://bibliotheque-islamique-coran-sunna.over-blog.com/article-telecharger-sahih-al-boukhari-par-l-imam-al-boukhari-complet-tome-1-2-3-et-4-pdf-word-doc-74425131.html
http://bibliotheque-islamique-coran-sunna.over-blog.com/article-telecharger-sahih-al-boukhari-par-l-imam-al-boukhari-complet-tome-1-2-3-et-4-pdf-word-doc-74425131.html
http://bibliotheque-islamique-coran-sunna.over-blog.com/article-telecharger-sahih-al-boukhari-par-l-imam-al-boukhari-complet-tome-1-2-3-et-4-pdf-word-doc-74425131.html


16 
 

Notes 

i  Jacqueline Chabbi, Le Coran des Lumières, p.42ss 
ii  http://islamicencyclopedia.org/islamic-pedia-topic.php?id=48 

   Les mutazilistes donnent une toute autre interprétation de ces versets, à voir ici: 

   http://mutazilisme.fr/chronique-9-ramadan-2017/ 
iii  The life of Muhamed, Oxford University Press 1955, pages 462–464. Traduction de « Ibn Ishaq : Sirat Rasul 

Allah » par A.Guillaume. 
iv  Edouard Gallez, « Le messie et son prophète », page 219 
v  http://military.wikia.com/wiki/Ridda_wars 
vi   http://www.islam.wikibis.com/pacte_d_umar.php 

Le plus ancien document qui cite ce pacte vient de Ibn Qayyim Al-Jawziyya (1292 – 1350) 
vii   http://www.bbc.com/news/world-middle-east-26366197 
viii  Jacqueline Chabbi, Le Coran des Lumières, p.58 
ix  The history of the church of Egypt, E.L.Butcher, London 1897, page 378 
x  http://www.mutazila.net/ 
xi  Labeeb Ahmed Bsoul, The Concept of Treaty in Islamic Jurisprudence: A Comparative View of the 

Classical Jurists, page 8 
xii    MUFTI MUHAMMAD SAJAAD : Understanding TAQLID 
xiii    Principles of Islamic Jurisprudence, M.H.Kamali, page 316 
xiv    A classic manual of islamic sacred law by Ahmad Ibn Naqib Al-Misri, traduit et publié par Sheik Nuh Ha 

Mim Keller, pages 20 et 520 
xv   Cole Bunzel : THE KINGDOM AND THE CALIPHATE, Duel of the Islamic States 
xvi  Traduction des 10 principes d‘annulation de la foi d‘un musulman de Al-Wahhab, avec explications: 

http://www.kalamullah.com/Books/Explanation%20of%20the%20Nullifiers%20of%20Islam.pdf 
xvii  Fabrice Maulion, L’Organisation des Frères Musulmans, Université Paris II, 2004, pages 97,117,… 
xviii   Yadh ben Achour, L’islam et la démocratie, cité dans l’Express du 4 mars 2021, page 64. 
xix  La description du péché le plus grave nommée « shirk » se trouve ici: 

http://www.convertistoislam.fr/article-commentaire-de-la-premiere-annulation-de-l-islam-84635622.html 
xx « Historical memoirs of Mahmud of Ghazna », London 1828, Pages 39 et 434; traduit par James Reynolds. 

https://archive.org/details/kitabiyaminihist00alut 
xxi  Sharh As-Saheeh Muslim, An-Nawawi 313/7 et Al-Mughni of Ibn Qudaamah 573/10, cité dans „Which non-

Muslims can become dhimmi“ par le Sheikh Muhammad Haykal. Le Sheikh appartient à l’école juridique 

malékite et critique les 2 écoles juridiques qui refusent le statut de dhimmi aux athées et polythéistes, comme 

par exemple les Bouddhistes, Hindous et Animistes africains.  
xxii  Alfred-Louis de Prémarre : Aux origines du Coran. Revue des mondes musulmans, juillet 2011 
xxiii Al-Suyûti, grand savant musulman du 15ème siècle, écrit dans «Le précis des sciences du Coran». (Al-Itqān fi 

‘Ulum Al-Qur’an) que le calife Omar ne possédait pas de collection du Coran. 
xxiv   Ibn al-Athir est un historien arabe d’Egypte et écrit le livre „Al-Kamil fi al-Tarikh“ (Histoire Complète) en 

l’an 1230. Il est considéré parmi les plus grands historiens de l’Islam. 
xxv   Evidences for the Collection of the Qur’an; John Gilchrist, pages 23, 29, 30 
xxvi   Abdelmajid Charfi, Al-Mushaf wa Qira’atuh (Le texte du Coran et ses variantes), al-Ṭab‘ah, Rabat 2016. 

NZZ, 3 mars 2018. 
xxvii  Ṣanā 1 and the Origins of the Qur’ān, Behnam Sadeghi, Stanford University, 2012. 

https://fr.scribd.com/doc/110978941/Sanaa-1-and-the-Origins-of-the-Qur-An 
xxviii  La transmission écrite du Coran dans les débuts de l’islam, François Décroche, Leiden, 2009 
xxix  Origines et fixation du texte coranique, Études, Gilliot Claude; 12/2008, Tome 409, pages 643-652. 

 

 

Ce document est téléchargeable en français, anglais et allemand sur le site :  
www.pratiquement-durable.com 
 

                                                           

http://islamicencyclopedia.org/islamic-pedia-topic.php?id=48
http://mutazilisme.fr/chronique-9-ramadan-2017/
http://military.wikia.com/wiki/Ridda_wars
http://www.islam.wikibis.com/pacte_d_umar.php
http://www.bbc.com/news/world-middle-east-26366197
http://www.mutazila.net/
http://www.kalamullah.com/Books/Explanation%20of%20the%20Nullifiers%20of%20Islam.pdf
http://www.convertistoislam.fr/article-commentaire-de-la-premiere-annulation-de-l-islam-84635622.html
https://fr.scribd.com/doc/110978941/Sanaa-1-and-the-Origins-of-the-Qur-An
http://www.pratiquement-durable.com/

